
Texte

Didier GOUPIL

Photographies

Hannah ASSOULINE

Jean-Bernard NADEAU

14 vagabondages

Bernard Stiegler est un philosophe en guerre. En guerre contre le consumérisme culturel 
et cette économie de la dépendance que la loi du marketing généralisé nous impose chaque jour 
davantage. Fervent adepte et fin connaisseur des techniques numériques, le philosophe, 
qui s’est récemment installé en région, défend un processus de « reterritorialisation » 
et prône une économie de contribution où l’échange serait de nouveau au cœur de la relation humaine. 
Partons à sa rencontre afin d’en savoir davantage.

La philosophie 
sans antivol

Bernard Stiegler

Nous sommes à Épineuil-le-Fleuriel. 
Non, Épineuil-le-Fleuriel n’est pas 
dans le Gers. Ni même en Midi-Py-

rénées. Épineuil-le-Fleuriel se trouve au 
centre de la France, dans le département 
du Cher. 
Épineuil-le-Fleuriel est connu pour être 
le village qui a servi de cadre au roman  
Le Grand Meaulnes. Dans le livre, le lieu 
s’appelle Sainte-Agathe, mais il s’agit bien 
en réalité d’Épineuil, et l’école que l’on 
aperçoit au bord de la route est bien celle 
où le petit Alain-Fournier habita et où il fut 
l’élève de son père jusqu’en 1898. Désaf-
fectée, elle a depuis été restaurée et trans-
formée en musée, en 1994.

L’école du Grand Meaulnes 
Aucun lecteur n’a, bien sûr, oublié le mer-
veilleux Domaine inconnu découvert par 
Augustin Meaulnes lors de sa fugue. Et si 
certains ont cherché à retrouver dans les 
châteaux des alentours « la vieille tourelle 
grise qu’on apercevait au-dessus des sa-
pins  », peu savent qu’en fait elle a été en 
particulier inspirée par une ferme-forti-
fiée de Tardan, près de Laurac, où l’auteur 

Alain-Fournier, lors de manœuvres mili-
taires entre Gers et Garonne, avait séjourné 
en septembre 1909.
Alain-Fournier avait, quelques mois plus 
tôt été nommé sous-lieutenant au 88e régi-
ment d’infanterie à Mirande où il avait loué 
un petit appartement, à l’angle de la route 
de Tarbes, et il n’avait pas manqué, durant 
l’été, de visiter le musée des Augustins de 
Toulouse.
On ne le savait pas, mais l’étrange et mys-
térieuse Sologne décrite dans le roman 
était un peu gersoise...

Sans antivol... 
Ce samedi, Bernard Stiegler, qui depuis deux 
ans réside au moulin d’Épineuil, est légère-
ment en retard. Son emploi du temps, il est 
vrai, est bien rempli et il revient tout juste 
de Compiègne où il enseigne, de Londres 
où il donne des conférences et il s’apprête 
dans les jours prochains à rejoindre la Cali-
fornie. Sans compter son anniversaire, qu’il 
vient de fêter en famille. Parce que Bernard 
Stiegler - faut-il y voir un signe ? - est né un 
premier avril.
Il arrive en vélo, tee-shirt blanc sous la 

légère veste de printemps, une sacoche de 
cuir vieilli sous le bras. Il pose sa bicyclette 
sans l’attacher avec le moindre antivol et 
pénètre dans la Maison d’accueil d’Épineuil-
le-Fleuriel.
Une soixantaine de personnes sont pré-
sentes au rendez-vous que leur donne, un 
samedi sur deux, le philosophe. Le cours, 
consacré à Platon et à la naissance de la 
philosophie grecque, est destiné en prio-
rité aux lycéens de la région, qui viennent y 
compléter leur préparation au baccalauréat, 
et à une dizaine de doctorants appartenant 
à des universités de différents continents, 
qui le suivent en visioconférence. Mais les 
habitants et tous ceux qui le souhaitent sont 
aussi cordialement invités et l’ambiance 
est bon enfant. Les cours sont filmés, puis 
diffusés en libre accès sur le site d’Ars In-
dustrialis, association internationale pour 
une politique industrielle des technologies 
de l’esprit, fondée notamment par Bernard 
Stiegler. D’un clic sur l’ordinateur, nous ne 
sommes plus seulement à Épineuil, ni même 
en région Centre, en France ou en Europe, 
mais dans le monde entier. De l’ultra local 
nous passons à l’universel. Nous sommes 



ici, certes, mais en même temps partout ail-
leurs.
La parole de Bernard Stiegler se balade 
de la même manière, va de Perséphone 
à Annie Girardot dans Rocco et ses frères, 
l’inoubliable chef-d’œuvre de Luchino Vis-
conti, en passant par Fukushima ou un quel-
conque site Internet. Le propos est libre, le 
ton décontracté et, si beaucoup prennent des 
notes ou froncent les sourcils quand la dé-
monstration se complique, on sent que tous 
ceux qui sont là et ont pour cela repoussé la 
douce tentation d’aller flâner sur les bords 
du Cher, comme le soleil les y invitait, le sont 
par plaisir. Par pur plaisir de s’instruire. De 
s’ouvrir. De grandir.
Lorsqu’Andy Warhol, un peu péremptoire, 
affirmait : « Je veux être une machine ! », Ber-
nard Stiegler, lui, nous rappelle que « Nous 
sommes des perroquets ! », et que nous de-
vons nous efforcer de retrouver la parole et 
de recouvrer sans délai notre esprit critique.
Si notre philosophe, lorsqu’il commente les 
photos qu’il projette de temps à autre sur 
l’écran du vidéoprojecteur, plaisante, inter-
pelle affectueusement Caroline, sa femme, 
qui est en train de filmer, ou évoque Elsa et 
Augustin, ses enfants, pour illustrer tel ou 
tel propos, son enseignement n’en est pas 
moins exigeant et refuse tout autant les faci-
lités que les simplifications. « Là, on rentre 
dans le dur, prévient-il en s’adressant à son 
auditoire, là, il faut changer le foret de la per-
ceuse électrique, car c’est à une barre de mé-
tal qu’on s’attaque... » Bernard Stiegler n’est 
pas un philosophe qui se cache derrière son 
petit doigt et c’est à une philosophie sans 
antivol, qui affronte le doute, le désenchan-
tement du monde et la mort qui attend cha-
cun de nous, mais ne cesse jamais d’être 
ouverte et généreuse, qu’il convie les uns et 
les autres. Les valeurs prônées ne sont pas 
celles de l’époque et de la mondialisation à 
outrance. Il insiste au contraire sur la notion 
de répétition, sur la nécessité de l’effort in-
tellectuel et la fidélité que l’on doit aux ob-
jets de désir que l’on s’est choisis. Malgré le 
drame de Fukushima et l’annonce, le matin 
même, que l’eau contaminée des réacteurs 
de la centrale a été déversée dans l’océan, 
Bernard Stiegler n’est ni résigné ni déses-
péré, et c’est avec une image du printemps 
japonais et d’un champ de cerisiers en fleurs 
qu’il achève cet après-midi-là son cours.

©
 H

an
na

h 
A

S
S

O
U

LI
N

E 
/ 

O
PA

LE



16 vagabondages

«  C’est parce que la vie n’est pas facile 
qu’elle vaut la peine d’être vécue  » répète-
t-il une dernière fois, avant de fermer son 
ordinateur. 
Bernard Stiegler en sait quelque chose. Si 
Wittgenstein est devenu philosophe dans 
les tranchées de la Grande Guerre, c’est en 
prison, dans une cellule de la prison Saint-
Michel, à Toulouse, que Bernard Stiegler a 
commencé à l’être.

Le Domaine enchanté...
Si l’on suit le chemin qui longe l’école 
du Grand Meaulnes, on abandonne peu 
à peu les dernières maisons pour les 
prés humides et verdoyants bordant les 
méandres du cours d’eau qui brille sous 
les rayons du soleil couchant. Très rapi-
dement, il n’y a plus que la campagne 
autour de soi, les haies deviennent plus 
hautes, plus épaisses, le chemin se ré-
trécit, se faufile entre les bosquets et 
les bouquets d’arbres... Quand, tout à 
coup, on entraperçoit, à travers la végé-
tation, un drôle de bâtiment, apparem-
ment désaffecté, puis une petite maison, 
qui s’avérera être celle du meunier... Il y 
a des rideaux aux fenêtres, et pourtant 
il semble que personne n’habite là, que 
l’endroit a été abandonné. Puis apparaît 
la maison, la belle maison, avec son jar-
din et ses arbustes en fleurs. Les champs 
qui la prolongent. Le troupeau de mou-
tons qui broutent sous le ciel bleu. Arrivé 
à la grille, on découvre un petit étang 
où deux cygnes majestueux glissent sur 
l’eau au ralenti.
Et un instant, comme si l’on avait mis ses 
pas dans ceux d’Augustin Meaulnes, on a 
l’impression de pénétrer dans le Domaine 
merveilleux... 
C’est là, aujourd’hui, que vivent Bernard 
Stiegler et sa femme, Caroline. La mino-
terie appartient à la famille de celle-ci, 
et le couple, il y a deux ans, a repris et 
rénové le bâtiment industriel que l’on voit 
en arrivant au Moulin. De l’autre côté de 
l’étang, la façade de celui-ci est inondée 
du soleil qui tombe et, sur la terrasse où 
l’on a dressé une table, on s’affaire. Ce 
soir, Bernard fête son anniversaire avec 
quelques amis et, avant toute chose, il 
faut trinquer et voir à quoi ressemble ce 
chablis ou ce petit vin du Languedoc.

Avant que tout le monde ne soit arrivé, nous 
nous échappons et rejoignons le canapé du 
salon pour discuter un peu.

Bernard, on savait que vous aviez vécu à 
Toulouse, mais nous ignorions que vous 
aviez des liens plus précis avec le Gers. 
Comme tout bon toulousain, je me suis, 
pendant quelques années, rendu régulière-
ment dans le Gers. Mais mon lien avec le 
département est plus fort que cela. Dans 
une autre vie, parce que j’ai eu une vie à 
plusieurs strates, il se trouve que j’ai été 
marchand de foie gras. J’allais acheter 
les canards en début d’après-midi dans 
le Gers, puis je rentrais dans le Lot-et-
Garonne où je les découpais toute la nuit, 
avant de partir très tôt à Périgueux où là, 
vers 5 ou 6 heures du matin, je les vendais 
à des restaurateurs alsaciens qui cher-
chaient de bons produits pour leur établis-
sement.
Mais mon vrai lien, en réalité, avec le dé-
partement, c’est mon amitié avec Gérard 
Granel, qui était professeur de philoso-
phie à l’université du Mirail, à Toulouse. Il 
venait souvent dans le bar que je tenais à 
l’époque, il aimait la fête, et comme il était 
également très politisé, nous passions une 
bonne partie de nos nuits à discuter. Gérard 
Granel, qui est décédé en 2000, habitait 
alors un petit bourg, Mauvezin, où je venais 
régulièrement le retrouver.
	
Vous êtes aujourd’hui un philosophe répu-
té, qui enseigne non seulement en France 
mais à l’étranger, et dont les publications 
sont très régulières. Comment êtes-vous 
venu à la philosophie, à l’écriture ? Mes 
histoires d’écriture ont réellement com-
mencé en prison, mais bien évidemment 
cela s’inscrit dans un contexte plus large. 
Il se trouve que ma mère a toujours été 
une lectrice. Mes parents étaient d’origine 
modeste, mais ils avaient énormément de 
respect pour ce qu’on appelait à l’époque 
la grande culture et ils lisaient beaucoup 
de livres. Mes frères également, et surtout 
mon frère aîné. Avec eux et leurs amis, bien 
plus âgés que moi, j’ai découvert la poésie, 
et en particulier le surréalisme. Je faisais 
alors partie à Sarcelles, en banlieue pari-
sienne, d’un groupe de jeunes gens très 
intéressés par la littérature. À l’époque, 

les adolescents étaient beaucoup plus sen-
sibles qu’aujourd’hui à la chose littéraire et, 
comme tous mes camarades ou presque, je 
rêvais d’écrire.
Et puis, du jour au lendemain, je me suis 
retrouvé derrière les barreaux. Après une 
période d’abattement profond qui a duré 
quelques semaines, j’ai appris qu’il y avait 
une bibliothèque dans la prison, avec beau-
coup de bons livres, et je me suis mis à lire 
comme un fou. Je lisais déjà beaucoup, 
mais, là, je me suis littéralement enfoncé 
dans la lecture. Et très vite, je me suis dit 
que j’allais profiter du temps que j’avais 
pour écrire. Le problème, c’est que je me 
suis rapidement aperçu qu’en fait, ce que 
j’écrivais ne valait pas un clou. J’ai fait en 
quelque sorte l’expérience de l’esclave 
dans Mémon de Platon, dont j’ai parlé cet 
après-midi dans mon cours. Lui pensait 
connaître la géométrie, moi, je croyais sa-
voir des choses sur la littérature, mais en 
fait je ne savais rien.

Les amis continuent à arriver. Ils viennent 
saluer Bernard et lui offrent en cadeau d’an-
niversaire des fleurs, des livres ou quelques 
bonnes bouteilles de vin.

Ce constat a été très difficile pour moi. 
Jusque-là, je m’étais dit : « Bon, tu ne sais 
pas combien d’années tu vas passer en pri-
son, dix ou quinze ans peut-être, et tu vas 
mettre à profit cette expérience. » Lorsqu’au 
bout de quelques mois, je me suis aperçu 
que je n’avais rien à dire, ou du moins que 
je ne savais pas le dire, cela a été un peu 
rude à accepter. Mais j’ai pour trait de ca-

©
 J

ea
n-

B
er

na
rd

 N
A

D
EA

U
 /

 O
PA

LE



 17

ractère d’être assez méthodique et je me 
suis dit : « Vu que tu n’arrives pas à faire de 
littérature, tu vas l’étudier !  » et j’ai com-
mencé à dévorer les structuralistes, à me 
plonger dans Roland Barthes ou Vladimir 
Propp, l’auteur de Morphologie du conte...
	
Soudain, un petit bonhomme de 7 ou 8 ans 
fait son apparition. Il s’appelle Antonin, c’est 
le fils d’un de ses plus chers amis. Antonin 
ouvre son sac à dos et en sort une liasse de 
petits papiers découpés qu’il offre à Bernard : 
«  Je t’ai apporté des tickets... des tickets 
d’argent... c’est moi qui les ai faits... Même 
que tu peux t’acheter une péniche avec... ». 
Ça tombe bien, Bernard a toujours rêvé 
d’avoir une péniche.
Bernard le remercie, l’embrasse et lui pro-
met de les mettre dans sa boîte à trésors, car 
Bernard a un coffre-fort pour conserver tous 
les trésors qu’on lui offre...
	
L’événement majeur de cette époque-là, 
c’est que mon ami Gérard Granel m’a vive-
ment encouragé à m’inscrire à l’université 
et, surtout, il a obtenu du juge que je puisse 
recevoir des livres de l’extérieur. Sur son 
conseil, j’ai donc fait une année de linguis-
tique durant laquelle je me suis aperçu 
que les grandes questions étaient d’ordre 
épistémologique 
et linguistique. Et 
là je me suis dit 
qu’il fallait que je 
lise de la philo. 
J’ai commencé alors à suivre un cursus de 
philosophie au Mirail. À ce moment-là, je 
n’écrivais pas encore. J’écrivais juste pour 
comprendre ce que je lisais. Des disserta-
tions aussi pour passer les examens. Puis 
j’ai commencé une thèse, « La Technique et 
le temps », que j’ai finie après ma sortie de 
prison. 

Cet enseignement de la philosophie a-t-il 
modifié votre perception de la détention ? 
Ce qui est certain, c’est que je n’aurais pas 
fait de la philosophie si je n’avais pas été 
en prison. Ce qui s’est passé, c’est qu’au 
bout d’un certain temps, j’ai fait de la pri-
son une expérience. Et jusqu’à la fin, s’il y a 
eu certes des moments extrêmement durs, 
il y a eu aussi des moments extrêmement 
bons. Les meilleurs moments de ma vie, 

d’une certaine manière, je les ai passés en 
prison... J’aime la vie, j’ai vécu d’autres mo-
ments plus heureux, la naissance de mes 
enfants en particulier, mais je dois confier 
qu’en détention, j’ai connu des moments 
d’une intensité inouïe, que je n’ai jamais 
ressentie ailleurs.

Est-ce que vous pourriez en quelques 
phrases nous résumer la teneur du travail 
que vous avez entamé en prison et que vous 
menez maintenant depuis presque 33 ans ? 
Dans Passer à l’acte, un ouvrage publié en 
2003, je dis que si la prison n’a pas été une 
expérience si malheureuse que cela, c’est à 
cause de l’écriture, de la chose écrite... Et je 
me suis donc mis, dès 1978, à travailler sur 
la mémoire extériorisée, sur tout ce qu’elle 
rend possible, sur le fait que l’extérieur 
est extrêmement important. C’est ce que 
j’appelle le Pharmakon, le mot vient de Pla-
ton. Sous ce terme, j’entends l’extériorité 
et tous les outils techniques, et pas seule-
ment l’écriture, qui la permettent. Dans nos 
sociétés, elle est entièrement soumise à un 
pilotage industriel, à une vision purement 
économique qui fait qu’elle devient toxique, 
et c’est cela aujourd’hui que nous devons 
repenser. Tout ce qui a été le support, pen-
dant des millénaires, du développement 

de l’humanité, la 
culture, l’éléva-
tion de l’esprit... 
est  «  hégémo-
niquement  », le 

mot est de Gramsci, aliéné à des impéra-
tifs purement calculatoires, qui ne peuvent, 
comme le prouve Fukushima, que conduire 
à des catastrophes. Ce qui m’occupe au-
jourd’hui, c’est le rapport entre le désir 
et son objet externe. Nos premiers désirs 
nous poussent vers quelqu’un, vers notre 
mère, puis vers un amant, ou une maî-
tresse. Puis vient le désir de la peinture, 
de la chasse...  Le désir de choses qui sont 
hors de moi – et qui d’ailleurs peuvent me 
mettre hors de moi, et même me rendre 
méchant et con –, c’est aussi ce qui me tire, 
ce qui m’élève au-dessus de moi-même, 
comme le baron de Münchhausen, le Cyra-
no de Bergerac allemand, un personnage 
très important pour moi...
Après tout ça, la vie et de grands coups de 
chance ont fait que, finalement, j’ai fait une 

carrière universitaire, ce qui n’était bien 
sûr pas prévu, et même ne m’était jamais 
venu à l’esprit.

Ce qui est particulièrement frappant dans 
Passer à l’acte, et les livres qui ont suivi 
depuis, c’est que vous utilisez le «  Je  ». 
C’est rare pour un philosophe, non ? Quand 
j’ai commencé à écrire des livres de philo, 
j’utilisais comme tout le monde le « Nous » 
académique. Dans une thèse, par exemple, 
on doit parler à l’impersonnel. Puis je suis 
devenu un personnage public  ; j’avais pu-
blié des livres, j’étais alors directeur de 
l’IRCAM, quand le centre Beaubourg, et 
plus particulièrement Marianne Alphant, 
m’a proposé de faire une conférence où 
j’expliquerais comment j’étais devenu phi-
losophe. Dans un premier temps, j’étais 
assez dubitatif, je ne savais pas trop quoi 
faire :  quand on est philosophe, en prin-
cipe, on ne peut pas mentir et si je décidais 
de répondre à l’invitation, je ne pouvais le 
faire que d’une manière entière, sans fic-
tion, en disant la vérité. J’ai donc rappelé 
Marianne pour la voir et lors de notre ren-
contre je lui ai dit : « Écoute, si tu veux que je 
te dise comment je suis devenu philosophe, 
eh bien, je vais te le dire : c’est en prison. »
Avant d’être incarcéré, j’avais eu deux 

« En détention, j’ai connu des moments 
d’une intensité inouïe que je n’ai jamais  

ressentie ailleurs. »

©
 J

ea
n-

B
er

na
rd

 N
A

D
EA

U
 /

 O
PA

LE



18 vagabondages

enfants. J’en ai eu deux autres après, que 
vous avez vus, et je me suis toujours deman-
dé comment j’allais leur expliquer que leur 
papa était allé en prison. Il n’était en tout cas 
pas question que je laisse ce fait-là caché, 
que cela devienne un secret entre nous. 
Quand le centre Beaubourg m’a proposé 
cette conférence, Elsa avait trois ans, et je 
me suis dit :  « Finalement, cette invitation... 
c’est Zeus qui te tend une perche ! » Le texte 
de cette conférence, où pour la première 

fois je parle de 
mon passage en 
prison, est donc 
en fait destiné à 
ma fille. Mais il 
est vrai que cela 
m’a aussi per-
mis de rendre la 

chose publique. De la sortir de moi.
Lorsque j’ai commencé à rédiger le texte, 
assez long et émouvant, j’ai très vite com-
pris que je ne pourrais l’écrire qu’en utili-
sant le « Je ». Qu’en m’impliquant person-
nellement.
Depuis, j’écris tous mes livres en partant 
du « Je » et je suis de plus en plus travaillé 
par l’envie de raconter un jour une histoire. 
Mon histoire ou une autre, d’ailleurs. Et à 
vrai dire, depuis cette époque, j’enregistre 
régulièrement des bouts de texte de ce qui 
pourrait, un jour, devenir un récit. 

Vous avez vécu à Paris, à Compiègne et, 
depuis deux ans, vous avez décidé de vous 
installer dans ce petit hameau du Cher 
dont est originaire votre femme. Comment 
se passe cette nouvelle vie ? La vie en ville 
n’est pas facile, mais elle ne l’est pas plus 
à la campagne. Lorsque nous avons décidé 
avec Caroline de venir habiter ici, nous nous 
sommes aussitôt demandé comment faire 
pour que nos enfants ne pâtissent pas de 
cet isolement, de cet enclavement. Quand 
Elsa a commencé à grandir, j’ai même son-
gé très sérieusement à créer une école. Je 
ne voulais pas qu’elle aille en collège. Le 
primaire, ça allait encore, mais le collège, 
non. J’avais des idées très précises pour 
que cette nouvelle école soit meilleure que 
les autres. Je voulais en particulier que 
les enseignants soient des doctorants, les 
miens, qui fassent cours en s’appuyant sur 
leurs thèses d’histoire ou de mathéma-
tiques. Car je pense que pour être un bon 
philosophe, il faut enseigner aux enfants. 
Je crois beaucoup aux vertus du précep-
torat. Mais nous avons finalement laissé 
tomber car, outre les agréments mul-
tiples, le projet coûtait extrêmement cher 
à mettre en place. Il aurait fallu trouver un 
investisseur et cela devenait du coup très 
compliqué.
Cela dit, je ne suis pas venu ici pour faire 
du tourisme, mais bien pour vivre avec 
les habitants. La meilleure manière de les 
rencontrer, c’était encore de leur parler. 
Au départ, j’ai créé l’école de philosophie 
d’ Épineuil pour les lycéens, en pensant 
qu’en m’adressant aux jeunes habitants, je 
finirais par toucher les autres et en premier 
lieu leurs parents. Avec l’association Ars 
Industrialis, qui compte aujourd’hui près 
de six cents membres, nous pensons qu’il 
faut retravailler sur les territoires. Notre 
conviction, c’est qu’aujourd’hui, pour ce qui 
concerne la vie territoriale, c’est l’abandon 
total. Les territoires n’ont pas seulement 
été abandonnés par l’État ou les services 
publics, mais également par les intellec-
tuels et les gens eux-mêmes. C’est bien sûr 
une grave erreur, la mégalopolisation ne 
peut continuer de la sorte et nous serons 
un jour obligés de réinvestir les territoires. 
Comme vous le savez, je m’intéresse beau-
coup à la technique et nous croyons à Ars 
Industrialis que les réseaux numériques 

vont, contrairement à ce qu’on peut penser, 
y aider. Au final, le cours que je donne à la 
Maison d’accueil d’Épineuil n’est pas suivi 
par 50 ou 60 personnes, mais par 10 000. 
Depuis octobre, une douzaine de docto-
rants du monde 
entier suivent ce 
cours par visio-
conférence et 
je souhaite que 
l’échange se 
fasse, qu’ils puissent venir étudier et ré-
fléchir ici, et que des jeunes d’ici puissent 
aller les rencontrer chez eux. Il nous faut 
créer ce genre de flux. L’ultra local et l’uni-
versel, comme vous le voyez, peuvent être 
étroitement liés.
	
Malgré l’état du monde, malgré Fukushi-
ma, malgré l’hégémonie du marketing, 
vous n’êtes donc pas désespéré ? Si, je 
désespère beaucoup. Mais comme je le dis 
dans le cours, c’est parce que la vie n’est 
pas facile qu’elle vaut la peine d’être vécue. 
Ce qu’il faut, c’est agir. Et écrire, c’est agir. 
Il ne faut pas rester passif. Non seulement, 
cela permet de tenir moralement, mais, en 
plus, c’est utile. 

« Je pense que pour être 
un bon philosophe, il faut 
enseigner aux enfants. »

« La mégalopolisation ne  
peut continuer de la sorte  

et nous serons un  
jour obligés de réinvestir  

les territoires.»
Parcours 
1952  Naissance à Villebon-sur-Yvette 
(Essonne).
1983  Sort de prison.
1994  Publication du premier tome 
de sa thèse La Technique et le temps, 
éditions Galilée.
1996  Directeur général adjoint de 
l’Institut national de l’audiovisuel (INA).
2002  Directeur de l’Ircam (Institut 
de recherche et de coordination 
acoustique/musique).
2005  Publication de Passer à l’acte, 
éditions Galilée.
2006  Directeur du développement 
culturel du Centre Pompidou.

©
 J

ea
n-

B
er

na
rd

 N
A

D
EA

U
 /

 O
PA

LE


